
 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 916 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
  
 

 

Pluralisme hukum dalam Torah: Sheva mitzvot b’nei 
Noach dan taryag mitzvot Moshe dalam legislasi 
Yudaisme dan implikasinya bagi gereja perdana 

	
Bambang Noorsena 
Sekolah Tinggi Teologi Sumatera Utara 
 
 

 

 

Abstract: This study explores legal pluralism in the Torah, specifically the 
relationship between חנ ינב תווצמ עבש  (sheva mitzvot b’nei Noach; the seven 
laws for Noah's descendants) and השמ תווצמ גירת  (taryag mitzvot Moshe; the 
613 laws of Moses), as formulated in the rabbinic tradition. Through a his-
torical-theological approach and textual analysis of the Mishnah, Talmud, 
and early church documents, this study maps how the distinction between 
laws that apply universally to humanity (Noahide laws) and specifically 
to the people of Israel (Mosaic laws) shapes the ethical framework of Ju-
daism. Furthermore, this study traces how this pluralistic framework be-
came the backdrop for early church debates in the first century regarding 
whether the Torah was binding on non-Jews. Findings show that the apos-
tolic council in Jerusalem and early church writings understood them-
selves within a pluralistic Jewish legal landscape, not as a new system com-
pletely detached from its Jewish roots. This study has implications for a re-
reading of the relationship between Judaism and Christianity, as well as 
opening up space for contemporary theological dialogue. 

Abstrak: Kajian ini mengeksplorasi pluralisme hukum (legal pluralism) 
dalam Torah, khususnya relasi antara חנ ינב תווצמ עבש  (sheva mitzvot b’nei 
Noach; tujuh hukum bagi keturunan Nuh) dan השמ תווצמ גירת  (taryag mitzvot 
Moshe; 613 hukum Musa), sebagaimana yang diformulasikan dalam tradisi 
rabinik. Melalui pendekatan historis-teologis dan analisis tekstual terha-
dap Mishnah, Talmud, serta dokumen-dokumen gereja perdana, peneliti-
an ini memetakan bagaimana diferensiasi hukum yang berlaku bagi umat 
manusia secara universal (Noahide laws) dan bagi umat Israel secara khusus 
(Mosaic laws) yang membentuk kerangka etik Yudaisme. Lebih jauh, studi 
ini menelusuri bagaimana kerangka pluralistik tersebut menjadi latar bela-
kang perdebatan gereja perdana pada abad pertama mengenai apakah 
Torah mengikat orang-orang non-Yahudi? Temuan menunjukkan bahwa 
konsili apostolik di Yerusalem dan tulisan-tulisan gereja perdana mema-
hami diri mereka dalam lanskap hukum Yahudi yang plural, bukan seba-
gai sistem baru yang sepenuhnya terlepas dari akar Yudaisme. Studi ini 
berimplikasi pada pembacaan ulang relasi antara Yudaisme dan Kekris-
tenan, serta membuka ruang dialog teologis kontemporer. 

 

 

Correspondence: 
bnoorsena@gmail.com  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1551  
 
Article History 
 

Submitted: Oct. 17, 2025 
Reviewed: Nov. 20, 2025 
Accepted: Dec. 29, 2025 
 
Keywords: 
 

613 laws of Moses;  
early church;  
legal pluralism;  
rabbinic legislation;  
sefer HaYovelim;  
seven laws for the 
descendants of Noah; 
torah;  
Judaism; 
gereja perdana;  
legislasi rabinik; 
pluralisme hukum;  
tujuh hukum bagi 
keturunan Nuh;  
Yudaisme;  
613 hukum Musa 
 
 
 
 
 

 

Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (916-930) 

	

mailto:bnoorsena@gmail.com


 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 917 

Pendahuluan 
Diskursus mengenai pluralisme hukum dalam tradisi biblika, khususnya studi PB, sering kali 
hanya dipahami secara simplistik sebagai perbedaan antara νόµῳ Μωυσέως (nomo Mouseos; 
hukum Musa) dan νόµον τοῦ Χριστοῦ (nomon tou Khristo; hukum Kristus). Padahal, kategori-
sasi tersebut, selain mengandung perbandingan yang tidak setara—karena hukum Musa me-
rujuk pada hukum positif, sedangkan hukum Kristus merujuk pada hukum normatif—juga, 
melalui penelusuran terhadap akar dan sumber-sumber Yudaisme, memperlihatkan adanya 
struktur hukum yang jauh lebih kompleks dan plural. Penelitian ini bertitik tolak dari kenya-
taan bahwa Yudaisme membedakan antara hukum universal yang berlaku bagi keturunan 
Nuh dan hukum Musa yang diberikan secara khusus kepada Israel. Pluralitas ini tidak hanya 
merupakan konsep etis, melainkan juga membentuk fondasi legislasi rabinik yang memenga-
ruhi penafsiran hukum hingga masa gereja perdana. 

Kekristenan perdana mewarisi pluralisme hukum Yudaisme dan diaplikasikan sebagai 
panduan kehidupan masyarakat Israel selama berabad-abad. Pada era bait suci kedua, 
khususnya saat Eretz Israel (Tanah Israel) berada di bawah kekuasaan Romawi, Yesus dan pa-
ra rasul-Nya hidup dalam suatu konteks keberagaman sistem hukum. Menurut Lawrence M. 
Friedman, pluralisme hukum merupakan keberadaan berbagai sistem hukum dalam satu 
masyarakat atau negara,1 serta mengacu pada situasi di mana dua atau lebih sistem hukum 
hidup berdampingan dalam ranah sosial yang sama, sehingga rangkaian hubungan sosial 
yang sama diatur oleh lebih dari satu badan hukum.2 Adagium hukum ִׁהרָוֹתּלַ םינִפָּ םיעִבְש  (shiv’im 
panim la-torah; 70 wajah Torah),3 dalam Talmud secara simbolis mewakili pluralisme hukum 
yang direfleksikan dari Torah, yang berlaku baik bagi Israel maupun bangsa-bangsa lain. Plu-
ralisme hukum untuk dua masyarakat berbeda dalam satu wilayah, ini dikenal dengan ג"ירת 

השמ תווצמ  (taryag mitzvot Moshe; 613 hukum Musa) bagi Israel, dan Noahide laws (hukum-hukum 
Nuh) atau חנ ינב תווצמ עב  (sheva mitzvot b’nei Noach; tujuh hukum bagi anak-anak Nuh) bagi 
bangsa-bangsa. 

Pemahaman pluralisme hukum dalam Torah penting untuk membaca teks-teks PB yang 
lahir dalam konteks Yahudi, agar terhindar dari dikotomi yang salah, yakni “Yudaisme legal-
istik” dengan “Kekristenan kasih karunia.” Para sarjana Yahudi maupun Kristen, seperti Jacob 
Neusner, E. P. Sanders, Shaye J. D. Cohen, dan Daniel Boyarin, mengakui relasi antara kedua-
nya dipengaruhi oleh banyak faktor. Jika mengacu pada Flavius Josephus tentang pembagian 
tiga ‘aliran politik’ pada masanya (Saduki, Eseni, dan Farisi), Neusner menyebut keragaman 
Yahudi sebagai “Judaisms,” yang menekankan perbedaannya masing-masing.4 Tanpa me-
nyangkal eksistensi ketiga kelompok tersebut, Sanders lebih melihatnya sebagai “Common 
Judaism,” yaitu kaum Yahudi biasa yang hidup di bawah kekuasaan Roma, dan menekankan 
bagaimana bagi mereka “being Jewish meant living in a certain way…more a way of life than 
a doctrinal system.”5 Sanders membantu kita terhindar dari pembacaan anakronistik sebagai 
aliran-aliran religi modern. Cohen melacak perkembangan istilah Yehadut (Yudaisme) lebih 

 
1 Lawrence M. Friedman, The Legal Systhem: A Social Science Perspective (New York: Russel Sage Foundation, 

1975), 152.  
2 Friedman, 157.  
3 Midrash Bamidbar 13:15-16., Zohar II:99a. Allen S. Maller. "A Torah with 70 different faces." Jewish Bible 

Quarterly 41.1 (2013): 28-31. 
4 Annette Yoshiko Reed, “E. P. Sanders and His Impact on the Study of Second Temple Judaism,” Ancient 

Jew Review, 11 Maret 2024, https://www.ancientjewreview.com/read/2024/3/11/e-p-sanders-and-his-impact-on-
the-study-of-second-temple-judaism.  

5 E. P. Sanders, Judaism: Practise and Belief. 63 BCE-66 CE (London: SCM Press, 1992), 3.  



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 918 

jauh ke masa sebelum periode Makabe, sebagai respons terhadap penajisan Bait Suci oleh pe-
nguasa Yunani, Antiokhus IV Epifanes (167–164 SM). Pada mulanya, istilah ini lebih merujuk 
pada suatu entitas etnis, namun kemudian mengalami penajaman makna sebagai entitas kea-
gamaan yang secara eksklusif membedakan gaya hidup Yahudi dari gaya hidup Yunani.6  

Lebih jauh lagi, Boyarin membuktikan kata “goyim,” yang semula juga digunakan dalam 
makna umum bangsa-bangsa, termasuk di dalamnya Israel, kemudian berkembang dalam ko-
notasi negatif sebagai bangsa-bangsa lain yang tidak mengenal Tuhan.7 Meskipun dalam per-
jalanan sejarah relasi antara orang Yahudi dan bangsa-bangsa lain kerap berada dalam spek-
trum ketegangan, refleksi atas hubungan keduanya dalam mengatur kehidupan bersama ti-
dak pernah terhenti dan senantiasa didasarkan pada Torah. Gereja menerima warisan historis 
ini dengan segala kompleksitas dan dinamikanya. Sebagaimana Saduki, Eseni, dan Farisi yang 
merefleksikan keyakinannya berdasarkan Torah yang sama, Kekristenan perdana yang dise-
but ‘sekte orang Nasrani’ (Kis. 24:5), yang meyakini Kristus sebagai kegenapan dari hukum 
Taurat (Rm. 10:4). Seiring dengan berkembangnya keanggotaan gereja yang mencakup orang-
orang bukan Yahudi di Antiokhia (Kis. 11:26), pola relasi antara orang Yahudi dan bukan Ya-
hudi kemudian dilembagakan dalam putusan Konsili Yerusalem. 

Putusan konsili mengindikasikan rujukan kepada hukum pra-Musa (Kis. 15:20, 29), yang 
berlaku bagi bangsa-bangsa lain yang telah menjadi percaya (Kis. 21:25). Gereja yang berdiri 
saat pencurahan Roh Kudus di Yerusalem, anggota mula-mula berasal dari kaum Yahudi, ba-
ik orang-orang Yahudi yang berbahasa Yunani Ἑλληνιστῶν (Elleniston) maupun orang-orang 
Ibrani Ἐβραίους (Ebraious). Berbeda dengan Ἕλληνες (Ellenes; orang-orang Yunani), kata 
Ἑλληνιστῶν (Elleniston), kata ini merujuk kepada komunitas Yahudi diaspora yang berbaha-
sa Yunani, seiring dengan digunakannya bahasa Yunani-Koine secara berdampingan dengan 
bahasa Ibrani dan Aram sejak wilayah tersebut berada di bawah kekuasaan Aleksander 
Agung pada 332 SM. Warisan bahasa dan budaya Yunani Koine ini menimbulkan tantangan 
tersendiri dalam menilai sejauh mana intensitas dan kedalaman unsur Hellenisme dalam ge-
reja perdana. Setelah perang Bar Kokhba (132-135 SM),8 orang-orang Yahudi-Kristen turut ter-
usir bersama komunitas Yahudi lainnya dari Yerusalem. Dalam perkembangan selanjutnya, 
Kekristenan-Yahudi secara bertahap mengalami kemunduran, sementara gereja non-Yahudi 
berkembang dan kemudian dikenal secara luas di dunia. 

Kebutaan historis akan akar Yudaisme ini telah melatarbelakangi lahirnya Mazhab Tü-
bingen yang mempertentangkan antara Kekristenan-Hellenis Paulus dengan Kekristenan Ya-
hudi Petrus. Kekristenan yang ada sekarang dianggapnya sebagai ‘agama Paulus,’ karena 
anggapannya adalah bahwa Paulus telah menghapuskan Torah dari gereja perdana. Teori 
Pauline Christianity ini kemudian dikembangkan oleh para polemikus Muslim untuk menye-
rang Kekristenan. Sementara di lingkungan Kristen sendiri, yang selama ini membaca teks-
teks PB dari lensa modern yang terlepas dari akar Yahudi, telah melahirkan antipati kepada 
semua yang berbau Yahudi. Mengingat masih minimnya kajian tentang relasi antara hukum 
Nuh dan putusan Konsili Yerusalem, serta belum adanya penelitian yang membaca Kisah Pa-
ra Rasul 15 dari perspektif pluralisme hukum, maka tujuan penelitian ini adalah untuk meng-
analisis struktur pluralisme hukum dalam Torah dan perkembangan formulasinya dalam le-
gislasi rabinik, mengidentifikasi paralel historis-yuridis antara Tujuh Hukum Nuh dan kepu-

 
6 Mark D. Nanos, “A Torah-Observant Paul?: What Difference Could It Make for Christian/Jewish Relations 

Today?” paper presented to the Christian Scholars Group for Christian/Jewish Relations, (Boston, 2005), 45.  
7 Daniel Boyarin, “A Radicl Jew: Paul and the Politics and Identity” (Barkeley: University of California 

Press, 2004), 52.  
8 Ernast Cary, Dio Cassius Roman History. Book LXI-LXX (Harvand: Harvard University Press, 1914), 69:12.1. 



 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 919 

tusan Konsili Apostolik Yerusalem, serta menunjukkan bagaimana pluralisme hukum, baik 
dalam kerangka Mosaic maupun Noahide, memengaruhi pola pelayanan gereja perdana. Pe-
nelitian ini secara metodologis menggunakan pendekatan kualitatif historis-teologis, yang ter-
diri dari analisis tekstual-kritis (textual analysis), untuk menganalisis teks-teks Torah, Mishnah, 
dan Talmud dan Perjanjian Baru; historis-komparatif (historical comparative) untuk memban-
dingkan antara sumber-sumber sejarah Yudaisme dengan keputusan gereja perdana, teruta-
ma literatur bapa-bapa gereja perdana; dan hermenetik-Kontekstual (hermenetic contextual), 
yaitu menganalisis teks-teks PB dan konteksnya dalam horizon hukum Yahudi.  

Pluralisme Hukum dalam Torah dan Perkembangannya 
Pluralisme hukum berakar dalam narasi Torah itu sendiri, khususnya sebagaimana tercermin 
dalam pengaturan mengenai orang-orang asing atau pendatang yang menetap di wilayah Is-
rael, di mana ketentuan hukum yang diberlakukan bagi mereka berbeda dari hukum yang 
berlaku bagi penduduk asli. Orang asing ( רגֵּ֣  “ger”, jamak: ֵםירִ֥ג  “gerīm”) adalah penduduk 
non-Israel yang berada di antara kaum Israel. Torah menekankan perlakuan terhadap orang 
asing dengan baik dan adil. Mereka tidak boleh ditindas, karena Israel sendiri pernah menjadi 
orang asing di tanah Mesir (Kel. 22:21), dan harus mengasihi mereka seperti Israel mengasihi 
diri sendiri (Im. 19:33-34; Ul. 10:19). Orang-orang asing dibagi dalam 2 kategori, yaitu רג רעשה   
(ger ha-sa’ar; orang asing yang tidak menetap) dan ֵּ֣רגָּ֣הַ רג  (ger ha-gar; orang asing yang mene-
tap). Dan di antara orang-orang asing yang menetap, “ger ha-gar” dibagi dalam 2 klasifikasi, 
yaitu בשות רג  (ger toshav; orang asing yang mengikuti agamanya sendiri) dan ֵּקדֶצֶ רג  (geir tsedeq; 
orang asing yang masuk agama Yahudi).  

Secara prinsip, semua orang asing diperlakukan sama dengan penduduk Israel. Dalam 
hukum etis dan moral yang universal, baik warga Israel maupun warga asing diberlakukan 
hukum setara berlandaskan keadilan dan kebenaran (Im. 24:22; Bil. 15:16), yakni dilarang 
membunuh, mencuri, dan berbohong (Im. 24:22; Bil. 15:16); wajib mengikuti hukum kebersih-
an (Im. 17:15); dan melindungi orang miskin dan lemah (Kel. 22:21-24; Im. 19:33-34). Untuk 
orang asing yang menetap diwajibkan menghormati hari Sabat dan hari-hari raya Israel (Kel. 
20:10; Im. 16:20), serta wajib mempersembahkan korban api-apian (Bil. 15:15-16), namun tidak 
diwajibkan mengikuti hukum sunat (Kel. 12:48-49), dan tidak berlaku hukum makanan (Im. 
11:1-47; Ul. 14:3-21). Mereka boleh makan daging binatang yang disembelih tidak sesuai de-
ngan hukum Yahudi, dan orang Israel boleh menjualnya kepada mereka (Ul. 14:21). 

Ketika tanah Israel jatuh ke tangan asing (Yunani dan Roma), tantangan masyarakat yang 
plural membutuhkan legislasi hukum yang lebih kompleks. Menurut Neusner, dalam meng-
hadapi berbagai tantangan baru yang tidak seluruhnya tertulis dalam Torah, tradisi lisan To-
rah menjadi rujukan yang penting. Melalui prinsip “Ein chadasah ba-Torah” (tidak ada yang 
baru dalam Taurat), yang mengajarkan bahwa segalanya sudah ada dalam Torah, dikembang-
kan konsep keadilan dan kebijaksanaan Tuhan mencakup juga bagi kaum non-Yahudi.9 Relasi 
Yahudi dan bukan Yahudi tidak selalu berjalan ideal. Pada masa pra-Makkabe, Sirakh 10:19 
mencatat relasi ideal Yahudi atau bukan Yahudi: “Bangsa yang dihormati adalah mereka yang 
takut akan Tuhan, dan bangsa yang dicela adalah mereka yang melanggar hukum.” Relasi bu-
ruk mereka terjadi pada masa Makkabe, meskipun posisi non-Yahudi tetapi diakomodasi: 
“Torah nilmedah be shiv’im panim” (Torah dipelajari dengan 70 wajah). Angka 70 merupakan 

 
9 Jacob Neusner, The Theology of Oral Torah Revealing the Justice of God, (McGill-Queen’s University Press, 

1999), 376.  



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 920 

simbol 70 bangsa-bangsa keturunan Nuh dalam Kejadian 10, untuk memberi ruang bagi bang-
sa-bangsa bukan Yahudi.  

Hukum Musa yang Terdiri dari 613 Mitzvot  
Sejak abad III M, berdasarkan khotbah Rabbi Simlai, Talmud menjabarkan hukum Musa da-
lam תווצמ ג״ירת  (Taryag Mitzvot; 613 aturan). Menurut Makkot 23b, dari bentuk formulasi hu-
kumnya, 613 aturan ini dibagi ke dalam 2 bagian: ִהשֵׂעֲ תוֹוצְמ  (mitzvot asheh; aturan yang berisi 
perintah) terdiri 365 perintah dan ִהשֵׂעֲ אֹל תוֹוצְמ  (Mitzvot Lo Ta’asheh; aturan yang berisi larang-
an) terdiri dari 248 larangan. Ditegaskan 613 mitzvot ini hanya mengikat Israel dan tidak ber-
laku bagi bangsa-bangsa lain, namun apabila non-Yahudi ingin menjalankannya, mereka ha-
rus masuk perjanjian melalui konversi yang disebut ֶקדֶצ רגֵּ   (ger tzedeq; orang asing yang saleh).  

Selanjutnya, berdasarkan Ul. 6:20 mitzvot Musa dalam 3 kategori: (1) ִּםיטִ֔פָּשְׁמ  “misphatim,” 
merupakan perintah yang jelas, misalnya: “Jangan membunuh,” “Jangan berzinah,” atau atur-
an universal yang berlaku bagi semua bangsa. (2) ֵתדֹ֗ע  “edot,” yaitu perintah dalam bentuk 
memorial yang hanya berlaku bagi Israel. Misalnya, larangan memakan daging yang menutu-
pi pangkal paha (Kej. 32:32), larangan memasak daging bersama susu induknya (Kel. 23:19, 
Kel. 34:26; Ul. 14:21).10 (3) ֻם֙יקִּח  “chukim,” merupakan perintah khusus tanpa alasan rasional, 
yaitu aturan makanan yang halal dan haram (Im. 11). Perintah yang berisi aturan makanan ini 
kini lebih dikenal sebagai ַּתוּרשְׁכ  “kashrut,” yang mengatur makanan mana yang diklasifikasi 
רהֹ֑טָּהַ  “kosher” dan mana yang ר שֵׁכָּ אֹל   “lo-kosher,”11 yang juga hanya berlaku bagi orang Ya-
hudi. 

Tujuh Hukum bagi Keturunan Nuh 
Istilah "Noahide Laws," khususnya klasifikasinya dalam tujuh perintah, tidak dijumpai secara 
eksplisit dalam Torah dan kitab-kitab PL lain. Formulasi hukum Nuh mengacu kepada perjan-
jian Tuhan dengan Nuh dalam Kej. 9:1-16. Rujukan tertua tentang hukum Nuh dijumpai da-
lam םילבויה רפס   (Sefer HaYovelim; Book of Jubilees) dari abad III SM,12 yang salah satu fragmennya 
ditemukan di Laut Mati (Dead Sea Scrolls).13 Menurut Literatur ekstra-kanonik ini, pasca-Air 
Bah Tuhan mengadakan perjanjian dengan Nuh, yang harus diajarkan kepada semua anak-
anaknya segala perintah, ketetapan, dan hukum: 

קדצ תושעל .1  (le-‘asot tsedeq; menjalankan keadilan) 
םתוורע רשב תוסכל .2  (le-kshot bashar ervatem; menutupi ketelanjangan mereka) 
םארוב תא ךרבל .3  (le-barekh et boram; mengagungkan Pencipta mereka) 
םאה תאו באה תא דבכל  .4  (le-keved et ha-av we et ha-am; menghormati ayah dan ibu mereka) 
והער תא שיא בוהאל .5  (le-ahuv ish et ra’ahu; saling megasihi sesam mereka) 

 
10 Larangan makan daging yang menutupi pangkal paha untuk mengingat kisah Yakub yang namanya 

diubah menjadi Israel dalam pergulatan “theofani”-nya dengan Malaikat (Kej. 32:32), dan pesan di balik larangan 
dalam Kel. 23:19 agar Israel tidak serupa dengan bangsa lain yang memakai simbol ini untuk memuja dewi 
kesuburan. Stanislav Segert, “An Ugarit Text Related to the Fertility Cult (KTU L.23)’, dalam 
http://www.core.ac.uk  

11 Ungkapan  ָּרהֹ֑ט  (tahor; bersih) dan  ָּאמֵ֖ט ‘ (tame; kotor) adalah klasifikasi syarat korban, maknanya tidak 
sama dengan halal-haram dalam Islam. 

12 Michael Segal, The Book of Jubilees: Rewritten Bible, Redaction, Ideology and Theology, (Leiden-Boston: Brill, 
2007), 35 . 

13 J. Amanda McGuire, "Sacred Times: The Book of Jubilees at Qumran," Papers 2, (Michigan: Andrews 
University, 2011). https://digitalcommons.andrews.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1003&context=papers 

http://www.core.ac.uk/


 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 921 

 le-shmor et nishotehem me-kal zanonim we)  הלווע לכמו האמוטו םינונז לכמ םהיתושפנ תא רומשל .6
toma’ah u-me kal awola; menjaga jiwanya dari segala bentuk perzinahan, kenajisan dan 
semua kejahatan).14 

Hukum pra-Musa ini diformulasikan dalam חנ ינב תווצמ עבש  (Sheva Mitzvot B’nei Nocah; 
ketujuh perintah bagi keturunan Nuh), seperti dirumuskan dalam Mishneh Torah 6:1, Sifre 
Devarim 343:6, dan Talmud Sanhedrin 56a:  

ןינִדָּ .1  (dinin; penyelenggaraan mahkamah yang adil) 
תכַּרְבִ םשֵּׁהַ .2  (Birkat HaShem; menista Tuhan) 
הרָזָ הדָוֹבעֲ .3  (Avodah zarah; penyembahan berhala) 
תוֹירָעֲ יוּלּיגִ  .4  (Gilui 'Arayot; percabulan, imoralitas seksual) 
םימִדָּ תוּכיפִשְׁ .5  (Sefiqut Damim; penumpahan darah) 
לזֵגָּ .6  (gezel; mencuri, merampok). 
יחַהַ ןמִ רבֶאֵ  .7  (Ever min ha-chay; memakan daging binatang yang mati dicekik).15  

Menurut Rabbi Moshe ben Maimon (1138-1204 M), setiap orang non-Yahudi yang mena-
ati ketujuh hukum ini disebut בש רג תו  (ger toshav; orang asing yang baik) atau םלועה תומוא ידיסח  
(chasedei umŏt ha-‘ŏlam; kaum saleh dari bangsa-bangsa lain), dan mereka mendapatkan bagian 
dalam “olam haba” (dunia yang akan datang). 

Paralel Historis-Yuridis Tujuh Hukum Nuh 
dan Konsili Apostolik Yerusalem 
Konteks yang melatarbelakangi Konsili Rasuli Yerusalem pada tahun 49 M adalah karena be-
berapa orang datang dari Yudea ke Antiokhia dan mengajarkan kepada saudara-saudara Kris-
ten non-Yahudi: "Jikalau kamu tidak disunat menurut adat istiadat yang diwariskan oleh 
Musa, kamu tidak dapat diselamatkan" (Kis. 15:1). Yudea adalah pusat gereja berlatar bela-
kang Yahudi yang disebut םירצונ  "Notzrim" (Nasrani), sebutan bagi para pengikut Yesus dari 
Nasaret dalam “Birkat Ha-Minim,”16 sementara mereka menyebut dirinya pengikut jalan 
Tuhan (Kis. 9:2; 24:14). Kompleksitas warisan gereja ini mengemuka ketika τῶν Ναζωραίων 
αἱρέσεως (ton Nazoraion aireseos; sekte orang Nasrani) ini semakin memperluas jangkauan mi-
si mereka kepada bangsa-bangsa non-Yahudi di Anthiokia, di mana murid-murid itu untuk 
pertama kalinya disebut Kristen (Kis. 11:26, Χριστιανούς “Khristianous”).  

Lebih jauh, masalahnya berawal dari banyaknya orang Farisi yang menjadi pengikut 
Kristus, dan mereka memaksakan paradigma lama, yang lebih jauh bisa dilacak dari masa 
pra-Kristen, ketika orang-orang Farisi melakukan proselitisasi kaum Edom, salah satunya 
Klan Antipater, ayah Herodes Agung, kira-kira abad ke-2 SM. Mat. 23:15 mencatat kritik keras 
Yesus karena motif bisnis Farisi untuk menarik pundi-pundi kekayaan Edom, demi perta-
rungan politis mereka melawan Saduki. Padahal pemaksaan ְּהלָימִ תירִב  (B’rit Milah; Perjanjian 
Khitan) bagi non-Yahudi jelas-jelas bertentangan dengan prinsip pluralisme hukum dalam 
Torah. Dalam klasifikasi hukum Yahudi, sunat termasuk ֵתדֹ֗ע  (edot; hukum peringatan) yang 

 
14 Teks Ibrani “Book of Jubilees VII”, lengkapnya:  תוקוחה לכ  תא  וינב , ינב  תא  דמלל ] חונ [ ליאוה  םירשעו  הנומשה  לבויב 

 רומשלו והער תא שיא בוהאל ,םאה תאו באה תא דבכלו םארוב תא ךרבלו ,םתוורע רשב תוסכלו קדצ תושעל ,וינבב דעיו טפשמה תאו עדי רשא תווצמהו
.הלווע לכמו האמוטו םינונז לכמ םהיתושפנ תא . https://www.sefaria.org/Book_of_Jubilees.7.1-2?lang=bi 

15 Teks asli Traktat Sanhedrin 56a: , ָּםימִד תוּכיפִשְׁוּ  תוֹירָעֲ , יוּלּיגִּ  הרָזָ , הדָוֹבעֲ  םשֵּׁהַ , תכַּרְ  בִוּ ןינִידִּ , חַנֹ –  ינֵבְּ  וּוּטַצְנִ  תוֹצְמִ  עבַשֶׁ  ןנַבָּרַ : וּנתָּ 
יחַהַ ןמִ רבֶאֵוְ ,לזֵגָוְ , dikutip dari www.sefaria.org. Istilah ְִםשֵּׁהַ תכַּר  “Birkat HaShem” (memberkati YHWH/TUHAN) 

adalah eufemisme dari םשה תללק  “qilelat HaShem” (menista YHWH/TUHAN). 
16 Fr. Frederic Manns, OFM. John and Jamnia. How the Break Occurred Between Jews and Christians c. 80-

100 AD (Jerusalem: Fransiscan Printing Press, 2002), 25-26. Cf. Fr. Bellarmino Baggati, OFM. The Church of the 
Circumcission. History of Archeology of the Judaeo-Christians (Jerusalem: Fransiscan Printing Press, 1984), 85.  

http://www.sefaria.org/


 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 922 

hanya berlaku bagi Yahudi. Begitu juga ַּתוּרשְׁכ  (kashrut; aturan makanan) yang dipaksakan ke-
pada orang-orang Kristen non-Yahudi di Galatia juga bertabrakan dengan hukum Musa, kare-
na termasuk klasifikasi ֻם֙יקִּח  (chukkim; hukum khusus) yang hanya berlaku bagi Yahudi. 

Terlepas dari istilah “Noahide Laws” yang masih menjadi kontroversi di kalangan Kris-
ten, tetapi bila dicermati putusan Konsili Yerusalem, sebenarnya itu adalah penekanan kem-
bali hukum pra-Musa bagi bangsa-bangsa non-Yahudi. Kisah Para Rasul 15:19-21, 29, dan 
21:25 merujuk kembali pada Noahide Laws agar menjauhkan diri dari makanan persembahan 
berhala, percabulan, daging binatang yang mati dicekik, dan darah. Keempat hukum ini seca-
ra eksplisit paralel dengan traktat Sanhedrin 56a, yaitu larangan ֲהרָזָ הדָוֹבע  (avodah zarah; pe-
nyembahan berhala), ִתוֹירָעֲ יוּלּיג  (gilui 'arayot; percabulan, imoralitas seksual), ֵיחַהַ ןמִ רבֶא  (ever min 
ha-chay; makan daging binatang yang mati dicekik), dan ְׁםימִדָּ תוּכיפִש  (sefiqut damim; penum-
pahan darah).  

Selain keempat putusan yang secara eksplisit merujuk pada Hukum Nuh, perlu dicermati 
juga ungkapan ‘berbalik kepada Allah’ (Kis. 15:19) dan ‘berbuat baik’ (Kis. 15:29), yang seban-
ding dengan formulasi hukum sebagai ‘konsiderans’ dan juga sejajar dengan aturan hukum 
pra-Musa. Ungkapan “menimbulkan kesulitan bagi bangsa-bangsa lain yang berbalik kepada 
Allah” (Kis. 15:19) paralel dengan םשה תללק  (qilelat HaShem; menista Tuhan), dan ungkapan: 
“Jikalau kamu memelihara diri dari hal-hal ini, kamu berbuat baik” (Kis. 15:29) paralel dengan 

לזֵגָּ  (gezel; jangan mencuri, jangan merampok). Apabila dibandingkan dengan formulasi hu-
kum modern, konsiderans terdiri dari “mengingat,” yaitu landasan yuridis putusan undang-
undang, dan “menimbang,” yang berupa pertimbangan etis-filosofis dan sosiologis lahirnya 
putusan hukum.  

 Bukti-bukti identifikasi Kisah Para Rasul 15 dengan Hukum-hukum Nuh bisa kita telu-
suri dari tulisan para bapa gereja terawal. Meskipun tidak merinci isinya, St. Irenaeus dari 
Lyons (125-202 M), dalam AH III.11:8, menyebut Perjanjian Nuh di antara empat perjanjian 
Tuhan. Karena alasan inilah ada empat perjanjian (καθολικαί) utama yang diberikan kepada 
umat manusia, yaitu perjanjian dengan Adam sebelum air bah; perjanjian Nuh setelah air bah; 
pemberian Torah kepada Musa; dan yang memperbarui manusia dan merangkumnya dalam 
diri-Nya sendiri melalui Injil, mengangkat dan menopang manusia di atas sayap-Nya menuju 
kerajaan surgawi.17 Dalam kaitannya dengan tidak ada kewajiban sunat bagi bangsa-bangsa 
lain, St. Irenaeus merujuk Abraham yang dipilih sebelum ia disunat dan tanpa merayakan 
Sabat, Lot yang diselamatkan tanpa disunat dan memelihara Sabat, Henokh yang menye-
nangkan Tuhan meskipun tidak disunat, begitu juga dengan Nuh, yang menyenangkan 
Tuhan meskipun tidak disunat dan menerima bahtera, terpeliharanya dunia kedua dari ras 
manusia (AH. IV,16:2).18 

St. Agistinus dari Hippo (354-430 M) lebih eksplisit menyebut adanya aturan yang 
diperintahkan di zaman kuno kepada Nuh sendiri setelah banjir besar, sambil mengutip Kisah 
Para Rasul 15:29 yang mewajibkan bangsa-bangsa lain untuk menjauhi percabulan, dari 
makanan yang dipersembahkan kepada berhala, dari binatang yang mati dicekik (CF XXXII, 
13).19 Tanpa menyebut nama Hukum-hukum Nuh, Didache (+ 90 M) memberikan panduan 
hukum-hukum moral yang paralel sebagai penuntun jemaat.20 Jadi, kekristenan awal adalah 

 
17 Alexander Robert & James Donaldson, Ante Nicene-Fathers, Volume I (Massachusetts: Hendrickson 

Publishers, 1995), 428.  
18 Robert dan Donaldson, 481. 
19 Schaff.  
20 Panduan etis lebih rinci dari prinsip-prinsip yang sama dalam hukum Nuh, dalam Didache diperdalam 

dengan prinsip ֲהרָוֹתּלַ גיָסְ וּשׂע  “asu seyag la-Torah” (membuat pagar menglilingi Torah), yang juga diajarkan Yesus 



 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 923 

gerakan yang berada dalam orbit hukum Yahudi, namun menata ulang kategori-kategori 
tersebut melalui pendekatan kristologisnya. 

Pluralisme Hukum Yahudi dan Pengaruhnya 
pada Pola Pelayanan Gereja Perdana 
Pluralisme Hukum Negara-Hukum Rakyat dan Pluralisme Intern-Hukum Yahudi  
Mengacu pada John Griffiths bahwa dalam pluralisme hukum terdapat lebih dari satu aturan 
hukum dalam suatu lingkaran sosial; selain sistem hukum negara (state law), hidup pula sis-
tem hukum rakyat (folk law) atau hukum agama (religious law).21 Dalam konteks Yudaisme era 
Bait Suci Kedua, terjadi 3 model pluralisme hukum, yaitu pluralisme hukum negara dengan 
hukum agama; pluralisme internal hukum agama yang diterapkan dalam lingkungan Yahudi; 
dan pluralisme internal hukum Yahudi yang berlaku bagi komunitas Yahudi maupun bangsa-
bangsa non-Yahudi.  

Pluralisme hukum negara dan hukum rakyat, direfleksikan melalui prinsip ִאתָוּכלְמַדְ אנָיד 
אנָידִ  (dina d’Malkhuta dina; hukum negara adalah hukum kita juga).22 Keberagaman hukum ini 

muncul seiring dengan kondisi Israel pada periode tersebut yang berada di bawah kekuasaan 
Romawi. Talmud Bavli, Baba Kama 113a, menyebut, “bahkan apabila hukum negara itu ber-
tentangan dengan hukum kita.” Dalam penerapan praktisnya, umat Yahudi tetap diwajibkan 
membayar pajak, meskipun negara menggunakannya untuk membangun kuil berhala, de-
ngan alasan bahwa “pajak merupakan kewajiban sipil, bukan bentuk penyembahan berhala 
secara langsung” (Avodah Zarah 16b). Meskipun prinsip tersebut baru dirumuskan secara sis-
tematis pada periode kemudian, Yesus telah menerapkannya dalam isu perpajakan dengan 
menyatakan, “Berikanlah kepada Kaisar apa yang menjadi milik Kaisar dan kepada Allah apa 
yang menjadi milik Allah” (Mat. 22:21). Paulus selanjutnya menegaskan kewajiban ketaatan 
kepada pemerintah sebagai hamba Allah, sekaligus menetapkan batasannya, yakni bahwa 
otoritas negara berfungsi “untuk membalaskan murka Allah kepada mereka yang berbuat ja-
hat” (Rm. 13:1–7).  

Pluralisme hukum yang diterapkan di lingkungan intern Yahudi direfleksikan dalam 
prinsip ִׁהרָוֹתּלַ םינִפָּ םיעִבְש  (Shiv’im panim La-Torah; 70 wajah Torah). Penerapan prinsip ini, misal-
nya, tercermin dalam perbedaan pendapat hukum antara Rabbi Hillel dan Rabbi Shammai; 
keduanya boleh dipilih karena ִםייִּחַ םיהִ^אֱ ירֵבְד  (be eilu ve-eilu divrei Elohim hayim; itu dan itu se-
mua firman Allah yang hidup).23 Sabda Yesus bahwa Musa mengizinkan perceraian karena 
kekerasan hati orang-orang Israel (Mat. 19:8) dapat dibaca dalam terang perbedaan pendapat 
hukum antara dua rabi terkemuka tersebut, yang sama-sama mengizinkan perceraian, tetapi 
dengan kriteria yang berbeda: Hillel dengan alasan yang lebih luas, dan Shammai dengan sya-
rat yang lebih ketat, yakni “kecuali karena zinah” (porneia). Yesus tidak secara eksplisit berpi-

 
(Mat. 5:17-37). “Asu seyag laTorah” adalah disiplin rohani prefentif, bukan sekedar agar seorang tidak berbuat 
jahat, tetapi mencegah sebelum itu terjadi. Tentang ֲהרָזָ הדָוֹבע  “Avodah Zarah”, Didache 3:4 menasehatkan agar 
anak-anak Tuhan menjauhi praktek ilmu gaib, astrologi untuk kepentingkan diri sendiri, segala bentuk ilmu 
hitam, dan larangan bergabung dengan mereka, sebab semua perbuatan itu mengarah kepada penyembahan 
berhala. https://4marksofthechurch.com/the-didache/ 

21 John Griffiths, “What Is Legal Pluralism?” The Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 18, no. 24 (1986): 
1–55.  

22 Talmud Bavli, Nedarim 28a dan Gittin 10b. https://www.sefaria.org/topics/dina-dmalchuta-
dina?sort=Relevance&tab=sources 

23 Talmud Yershalmi, Berakot 1:4 dan Talmud Bavli, Evin (Yeramot) 13a. 
https://voices.sefaria.org/sheets/52853.4?lang=bi 



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 924 

hak pada Hillel maupun Shammai, melainkan mengarahkan diskursus kepada prinsip teolo-
gis yang lebih mendasar, bahwa Allah menciptakan manusia sebagai laki-laki dan perempuan 
untuk menjadi satu daging (Mat. 19:4–6). Dengan demikian, perbedaan kedua pandangan hu-
kum tersebut diakui memiliki validitas kontekstual, namun ditegaskan kembali bahwa pema-
haman tentang perceraian harus ditinjau dalam terang kebenaran ilahi yang menempatkan 
pernikahan dalam kerangka moral yang lebih tinggi. 

Pluralisme Intern-Hukum Yahudi yang berlaku bagi Yahudi dan bagi bangsa-bangsa la-
in, dijumpai dalam prinsip תומוא םיעבשל תוצמ עבש  (Sheva Mitzvot le-Shiv’im umot; 7 Hukum untuk 
70 bangsa-bangsa). Disamping 613 Hukum Musa, legislasi Yudaisme juga memberlakukan 
Tujuh Hukum Nuh bagi bangsa-bangsa lain. Angka 70 simbolis untuk seluruh umat manusia, 
berdasarkan 70 daftar bangsa-bangsa dalam Kejadian 10 yang semua menyebar dari keturun-
an Nuh melalui 3 putranya, yaitu Sem, Ham, dan Yafet. Formulasi Noahide Laws dalam legisla-
si Yudaisme ini dapat dikategorikan sebagai pengembangan hukum inklusif, karena menga-
kui lebih dari satu sistem hukum yang berbeda dan berupaya menemukan kesamaan dan ke-
sepakatan di antara mereka berlandaskan prinsip keadilan.  

Paulus, Torah dan Legalisme Yahudi dalam Penerapan Pluralisme Hukum 
Paulus hanya bisa dibaca dalam konteks Yudaisme pada abad pertama Masehi dengan segala 
kompleksitasnya. Bertitik tolak dari dalil “Kristus adalah Penggenap Torah” (Rm. 10:4), bagi 
Paulus Torah itu kudus (Rm. 7:2), tidak dibatalkan oleh iman (Rm. 3:31), dan status Israel se-
bagai umat Perjanjian tidak pernah batal (Rm. 11:1-2). Meskipun relasi antara Yahudi dengan 
Torah dan bangsa-bangsa lain dengan iman kepada Kristus telah diuraikan rinci dalam Roma 
9-11. Namun dalam praktiknya menimbulkan ketegangan. Pembacaaan tulisan Paulus, secara 
antinomistik, telah menghasilkan gambaran tentang ayat-ayat yang saling kontradiktif. Dis-
kursus yang tidak tuntas mengenai apakah Torah dibatalkan atau tidak (Ef. 2:14-15; Rm. 3:31), 
sunat masih diperlukan atau tidak (Kis. 16:1-3; Gal. 2:3), dan hukum kashrut dalam Torah (Im. 
11; Kis. 11:1-18; Gal. 2:11-14) masih berlaku atau tidak, kini malah merambat ke ranah polemik 
Kristen-Islam.  

Upaya mengembalikan pembacaan Paulus kepada akar-akar Yahudinya justru membuka 
ruang bagi perkembangan dialog Yahudi–Kristen. Jauh sebelum munculnya Mazhab Tübing-
en, yang menafsirkan Paulus terutama dalam kerangka Hellenisme, Rabbi Jacob Emden 
(1697–1776 M) telah melihat bahwa Paulus dalam pelayanannya kepada bangsa-bangsa non-
Yahudi mengacu pada hukum Nuh (Rm. 2:14). Emden menekankan bahwa, penegasan Paulus 
dalam Galatia 5:3 justru sejalan dengan Yoma 85b: “…barangsiapa menyunatkan dirinya, ia 
wajib melakukan seluruh mitzvot Tarah”.24 Paulus melarang menyunatkan Titus, karena Titus 
orang Yunani terikat Hukum Nuh dan tidak ada kewajiban untuk sunat (Gal. 2:3); sebaliknya, 
Timotius disunatkan karena ibunya seorang Yahudi (Kis. 16:3). Sebagai seorang rabi Yahudi, 
Emden bahkan menyatakan bahwa “Yesus dari Nazaret dan Paulus membangun iman bagi 
bangsa-bangsa non-Yahudi bukan dengan memperkenalkan iman yang baru, melainkan de-
ngan mengembalikan Tujuh Hukum Nuh yang telah dilupakan.”25 

Pemikiran Emden dilupakan selama beberapa generasi, sampai akhirnya dikembangkan 
dalam “New Perspective on Paul,” khususnya melalui E. P. Sanders, yang meruntuhkan pem-
bacaan Paulus yang didominasi tafsiran antinomisme. Sanders membalikkan argumentasi Tu-
bingen: Paulus harus dilihat dari Yudaisme pada masanya di mana iman dibangun di atas 

 
24 Yoma 85b, http://www.chabad.org. Antony Hylton, “Paul the Scholar: Rabbi Jacob Emdens Insight”, The 

International Journal, Volome 4, No. 11. March 2015, 6-7. 
25 Yoma 85b.  

http://www.chabad.org/


 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 925 

“covenantal nominism” (mitzvot Perjanjian) ketimbang kalkulasi perbuatan dan pahala,26 meski-
pun melihat kritik Paulus terhadap Yudaisme sekedar “karena Yudaisme bukanlah Kekris-
tenan.” Dunn menolak argumentasi Sanders, sebab sebenarnya kritik Paulus tidak ditujukan 
kepada Torah, tetapi kepada hukum perintah sebagai penanda batas etnis, khususnya soal su-
nat dan persekutuan meja makan.27 Selanjutnya, kritik kepada agama Yahudi tidak merujuk 
Yudaisme sejati dengan keyakinan kepada Tuhan dan keselamatan, sebab kata Ἰουδαϊσµῷ 
(Ioudaismō) (Gal. 1:13-14) lebih merujuk gaya militan keagamaan Yahudi.28  

Dari hasil penelitian penulis, pluralisme hukum pada zaman rasuli yang menyangkut 
konsep dan kendala-kendala penegakannya paling jelas digambarkan dalam Efesus 2:11-22. 
Paulus menyinggung relasi antara ‘orang-orang bukan Yahudi menurut daging’ atau ‘orang-
orang tidak bersunat’ dengan ‘sunat yang dilakukan tangan manusia’ (Ef. 2:11), ‘yang jauh’ 
dengan ‘yang dekat,’ ‘orang asing dan pendatang’ dengan ‘kewargaan Israel’ (Ef. 2:11, 13, 17). 
Deskripsi ini jelas menggemakan polarisasi yang salah satunya akibat pluralisme hukum yang 
tidak dijalankannya dengan semestinya. Situasi yang dihadapi Paulus di Efesus ini menjadi 
potret buram, yang disebut Griffiths, “…pluralisme hukum, di mana beberapa sistem hukum 
berfungsi secara bersamaan dalam satu entitas geografis, kohabitasi hukum resmi yang ber-
standar agama dan adat istiadat, yang bisa mengakibatkan yurisdiksi tumpang tindih dan in-
terpretasi hak yang kontradiktif.”29 

Sebab idealnya, relasi keduanya yang terikat oleh hukum yang berlaku bagi masing-
masing akan melahirkan perdamaian, tetapi nyatanya menimbulkan tembok pemisah yang 
saling membenci dan memandang rendah yang lain, atau dalam relasi tidak setara. Namun, 
dengan kematian Kristus sebagai puncak kasih terbesar, kebencian antarkelompok 
dikalahkan. Dalam makna ini kita bisa memahami teks Efesus 2:14-15 yang ternyata tidak 
bertentangan dengan Roma 3:31 dan 10:4.30 Jadi, yang dibatalkan dengan kematian Kristus 
bukan Torah, tetapi “hukum ketentuan dalam bentuk regulasi,” yaitu ֻם֙יקִּח  (chukim; hukum 
khusus) dan ֵתדֹ֗ע  (edot; hukum memorial), yang mestinya hanya berlaku bagi Yahudi tetapi 
diperintahkan bagi bukan Yahudi” (Kis. 15:1).  

Tumpang tindihnya aturan yang dipaksakan ini berakibat menjadi tembok pemisah dan 
perseteruan. Namun wafat Kristus, puncak pengorbanan kasih terbesar-Nya, mengalahkan 
kebencian sehingga τὸν νόµον τῶν ἐντολῶν ἐν δόγµασι καταργήσας (ton nomon ton entolon 
en dogmasi kathargesas; hukum ketentuan dalam bentuk regulasi-regulasi menjadi batal atau ti-
dak ada efek). Kata καταργήσας “karargesas” berasal dari kata καταργέω (katargeó; mengha-
puskan, menghancurkan, membatalkan, membuat tidak efektif). Makna “tidak efektif” bisa 
ditelusuri dari akar kata κατα (kata; down to a point, turun ke titik) dan α (a; tidak), ἐργέω 

 
26 E. P. Sanders, Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Religion. (Minneapolis: Fortress 

Press, 1977). 
27 James D.G. Dune, “The New Perspective: Whence, What and Whither”, dalam The New Perspetive on Paul: 

Collected Essays (Tubingen: Mohr Siebeck, 2005), 28.  
28 Mar D. Nanos, “A Torah-Observant Paul?: What DifferenceCould It Make for Christian Jewish Relations, 

May 9, 2025, 16.  
29 Griffiths, “What Is Legal Pluralism?” 
30 Teks asli: τὴν ἔχθραν, ἐν τῇ σαρκὶ αὐτοῦ τὸν νόµον τῶν ἐντολῶν ἐν δόγµασι καταργήσας, ἵνα τοὺς 

δύο κτίσῃ ἐν ἑαυτῷ εἰς ἕνα καινὸν ἄνθρωπον ποιῶν εἰρήνην. “Sebab dengan matinya sebagai manusia Ia telah 
membatalkan hukum Taurat dengan segala perintah dan ketentuannya, untuk menciptakan keduanya menjadi 
satu manusia baru di dalam diri-Nya, dan dengan itu mengadakan damai sejahtera” (TB). Cf. “He made of no effect 
the law consisting of commands and expressed in regulations, so that He might create in Himself one new man 
from the two, resulting in peace”. https://www.bible.com/bible/1713/EPH.2.15.CSB 



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 926 

(ergeo; berfungsi), turun ke suatu titik menjadi tidak efektif, sebanding dengan istilah hukum 
modern “batal demi hukum,”31 karena tidak sesuai dengan tujuannya semula. 

Salkinson-Ginsburg’s Hebrew New Testament (SGH) menerjemahkan frasa ini dengan me-
ngembalikan konteks Yahudi: ְֶהרָוֹתּבַּ םיקִּחֻהַ תוֹצְמִ־תא  (et mitzvot ha-chuqim ba-Torah; aturan huqim 
dari Torah),32 yaitu aturan khusus kashrut atau makanan yang kosher dan lo-kosher (Im. 11) yang 
hanya berlaku bagi Yahudi. Juga, Delitzsch’s Hebrew New Testament (DH) menerjemahkan ֶ־תא

ןהֶיתֵוֹרזֵגְבִּ תוֹצְמִּהַ תרַוֹתּ  e(t torat ha-mitzvot be gezirotehem; Taurat dari ketentuan-ketentuan dengan 
gezirot-nya.33 Kata ְּתרַזֵג  “gezerah” (jamak: ִּתֵוֹרזֵגְב  “gezirot”) dijumpai juga dalam Alkitab, mak-
nanya “putusan,” “dekrit” (Dan. 2:5; 2:9; 4:14). Jadi, yang ‘dibatalkan’ atau lebih tepatnya 
‘yang menjadi batal’ adalah putusan-putusan hasil yurisprudensi dari penafsiran Torah, yang 
dipaksakan kepada kaum non-Yahudi, khususnya hukum khitan dan aturan-aturan makanan 
yang dari dahulu sampai sekarang memang tidak berlaku bagi mereka.  

Dalam kaitan dengan pluralisme hukum, Griffiths mengidentifikasi beberapa masalah, 
antara lain: konflik antar sistem hukum, karena adanya beberapa sistem hukum yang berbeda 
mengakibatkan “conflict of laws”; ketidakpastian hukum, karena ketidakjelasan sistem hu-
kum manakah yang berlaku dalam kasus tertentu; ketidakadilan, karena sistem hukum yang 
berbeda bisa memiliki standar dan prosedur yang berbeda pula. Untuk menyelesaikan masa-
lah ini, solusinya antara lain pengintegrasian sistem hukum yang berbeda ke dalam satu sis-
tem hukum yang lebih luas cakupannya, koordinasi dan kerja sama antar sistem hukum yang 
berbeda untuk menyelesaikan konflik demi lebih terjaminnya kepastian hukum, serta pe-
ngembangan hukum inklusif untuk mengakomodasi kebutuhan dan nilai-nilai masyarakat 
yang berbeda.34  

Tumpang tindihnya aturan antara hukum Musa bagi Yahudi dan hukum Nuh bagi non-
Yahudi di Efesus menyebabkan “conflict of law,” dan solusinya harus dikembalikan pada ba-
tas-batas berlakunya masing-masing hukum bagi dua pihak yang berseteru. Dalam alur legis-
lasi yang sebangun, Gal. 2:8 menyebut Petrus “rasul bagi orang-orang bersunat” dan Paulus 
“rasul bagi orang-orang tidak bersunat.” Pola ini dilanjutkan pada masa pascarasuli. Sebelum 
melanjutkan misinya ke Roma. Petrus menahbiskan dua uskup untuk Antiokhia, yaitu St. 
Evodius bagi jemaat Kristen non-Yahudi dan St. Ignatius bagi jemaat berlatarbelakang Ya-
hudi.35 Ketika St. Evodius menyerahkan kepemimpinan gerejawi kepada St. Ignatius, sejak sa-

 
31 Istilah καταργέω “katargeo” dalam Ef. 2:15 sebanding dengan ustilah hukum modern “batal demi 

hukum” (viod ipso yure, van rechswege nieteg). Perjanjian sah apabila ada 4 syarat: subjektif (1) Kesepakatan para 
pihak; (2) Kecakapan, dan syarat objektif: (3) suatu hal tertentu dan (4) sebab yang halal. “Suatu hal tertentu” di 
sini (band. Pasal 1332-1333 Burgerlijk Wetboek/BW) memenuhi syarat perdata, sedangkan “sebab yang halal” 
(Pasal 1337 BW) artinya “sesuai hukum yang berlaku, tidak melanggar kesusilaan dan tidak melanggar 
ketertiban umum.  

32 Ef. 2:15, SGH: ָוּו וֹשׁפְנַבְּ שׁדָחָ דחָאֶ־שׁיאִלְ םיִנַשְׁ שׂעַיַּוַ הרָוֹתּבַּ םיקִּחֻהַ תוֹצְמִ־תאֶוְ הבָיאֵהָ־תאֶ החָמָו וֹרשָׂבְבִ־יכִּ השָׂעָ תאֹזב > םוֹלשָׁ וּנלָ  
“Sebab di dalam diri-Nya sebagai manusia, Ia telah membatalkan perseteruan dan aturan-aturan chuqim dalam 
Taurat, sehingga telah menciptakan keduanya menjadi satu manusia baru dalam diri-Nya dan dengan demikian 
Ia telah mengadakan damai sejahtera bagi kita”. Ha-B’rit Ha-Chasdasah-The New Testament (London: The Society 
for Distributing Hebrew Scriptures, 1993), 383. 

33 Ha-B’rit Ha-Chadasah Al-‘Ahd al-Jadid - The New Testament in Hebrew and Arabic (England: The Society for 
Distributing Hebrew Scriptures, 1995), 399.  

34 John Griffiths, “What Is Legal Pluralism?” The Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 18, no. 24 (1986): 
1–55, https://doi.org/10.1080/07329113.1986.10756387. 

35 Mor Ignatius Zakka I Iwas, Kanisat Anthakiyyat As-Suryaniyyat: 'Abara AI-'Ushur (Damascus: Al Mathran 
Yuhanna Ibrahim, 1981), 4-9.  

https://doi.org/10.1080/07329113.1986.10756387


 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 927 

at itu dikenal istilah µίαν ἁγίαν καθολικὴν καὶ ἀποστολικὴν ἐκκλησίαν (mian again katho-
liken kai apostoliken ekklesian; satu gereja yang kudus, am, dan rasuli).36 

Fakta ini membuktikan bahwa Gereja perdana mengenal kategori-kategori hukum da-
lam pelayanannya, yang berlaku untuk Israel dan untuk bangsa-bangsa lain. Apabila ada non-
Yahudi yang percaya kepada Kristus, mereka tidak diharuskan terlebih dahulu konversi pe-
nuh ke Yudaisme dengan disunat ( קדֶצֶ רגֵּ  “ger tsedeq”), melainkan cukup dalam posisi בשות רג  
“ger toshav” atau םלועה תומוא ידיסח  (chaseddei ‘umot ha-olam; umat bangsa-bangsa yang saleh). 
Mereka yang terikat Hukum Nuh langsung diterima menjadi anggota gereja. Nanos membuk-
tikan pula, keragaman aturan hukum tetap berlaku sekalipun keduanya sudah menjadi pengi-
kut Mesias. “Partisipasi setara dalam Mesias bukanlah penghapusan identitas. Orang Yahudi 
tetap orang Yahudi dan orang non-Yahudi tetaplah orang non-Yahudi, dengan satu indikator 
utama perbedaan adalah relasinya dengan Torah.”37 Keselamatan, pembenaran, intimasi dan 
aksesibilitas kepada Tuhan, antara kedua umat yang percaya kepada Yesus, semuanya setara. 
Tidak ada keharusan bagi orang Yahudi meninggalkan Yudaisme untuk menjadi non-Yahudi, 
dan non-Yahudi tidak perlu konfersi ke Yudaisme dengan segala kewajiban menjalankan 
mitzvot Torah. 

Pluralisme Hukum dalam Dialog Teologis 
Terlepas dari kontroversi penamaan, formulasi, dan penegakannya, Noahide Laws telah diakui 
secara kongres Amerika Serikat, bersama Presiden George Bush, melalui Hukum Publik 102-
14, diakui “Amerika Serikat didirikan berdasarkan Tujuh Hukum Nuh, dan hukum-hukum 
ini telah menjadi landasan masyarakat sejak awal peradaban.” Hukum Nuh mendasari berdi-
rinya peradaban, dan melemahnya prinsip-prinsip ini baru-baru ini mengancam tatanan ma-
syarakat yang beradab, dan karena relevansi dalam rangka mendidik warga negara Amerika 
Serikat dan generasi mendatang, Hukum Publik juga menetapkan 26 Maret 1991 sebagai Hari 
Pendidikan AS.38 

Meskipun dasar-dasar formulasi Hukum Nuh berasal dari Alkitab dan sejarah keber-
dampingan panjang Yahudi dan Kristen, namun masih banyak umat Kristen menolak formu-
lasinya. Salah satu alasan keberatan itu, yang paling sensitif, adalah ֲהרָזָ הדָוֹבע  (abodah zarah; pe-
nyembahan berhala), karena kekhawatiran kalau prinsip ini dibenturkan dengan ajaran Tri-
nitas. Penolakan lain didasarkan pada alasan soteriologis, bahwa mereka yang menerima Tu-
juh Hukum Nuh disebut umat bangsa-bangsa yang saleh dan akan mendapat bagian di dunia 
yang akan datang,39 padahal dalam Konsili Yerusalem masih ditambahkan bahwa keselamat-
an itu karena kasih karunia Tuhan Yesus Kristus (Kis. 15:11). Keberatan ini sebenarnya sudah 
terjawab dengan diterimanya Hukum-hukum Nuh dalam Kongres AS, buktinya tidak pernah 
ada hegemoni tafsir yang dipaksakan kepada penganut Kristen. Memang ada rabbi-rabbi ter-
tentu yang memandang Trinitas sebagai ִׁףוּתּש  (shittuf; menyekutukan Tuhan). Tetapi ada rabbi 
yang lebih moderat yang menilai Trinitas hanya salah satu bentuk ekpresi dari monotheisme. 
Begitu juga syarat keselamatan oleh kasih kerunia Yesus tidak kontradiksi dengan Hukum 

 
36 WCC Publications, Confessing the One Faith. Faith and Order, Paper No. 153 (Geneva: World Council of 

Churches, 1996), 10-11. 
37 Nanos, “A Torah-Observant Paul?,” 
38 “Penegasan ini bunyinya: “Congress recognizes the Historical Tradition of Ethical Values and principles 

which are the basis of civilized society and upon which our great Nation was founded … these ethical values and 
principles that have been the bedrock of society from the dawn of civilization, when they were known as the 
Seven Noahide Laws". https://www.govinfo.gov/content/pkg/STATUTE-105/pdf/STATUTE-105-Pg44.pdf 

39 Maimonides, Hilkhot Melakhim, translated by Brauner, Reuven, 8:11-14. 
https://www.sefaria.org/Deuteronomy.8.11?lang=bi&aliyot=0  



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 928 

Nuh, karena norma-norma etis universal tanpa memandang agama ini, juga tidak dimaksud-
kan untuk terlalu jauh menilai keyakinan lainnya.  

Sedangkan, kekhawatiran akan terjadinya tumpang tindihnya regulasi dalam pluralisme 
hukum yang bernuansa agama dan adat istiadat, seperti disebutkan J. Griffiths, bisa dipahami 
kalau Tujuh Hukum Nuh diberlakukan menjadi hukum positif, yaitu undang-undang dengan 
formulasi delik (delict) dengan sanksinya. Kendatipun Hukum Nuh dijadikan hukum positif, 
penegakan hukumnya juga dilakukan oleh non-Yahudi sendiri. Makna “sejak zaman dahulu 
hukum Musa diberitakan di tiap-tiap kota” (Kis. 15:21) yang ditegaskan dalam kaitannya de-
ngan rekomendasi kepada Hukum Nuh (Kis. 15:20), merujuk kepada “dinin” (mahkamah 
yang adil). Tosefta ‘Avodah Zarah 9:4 menyebutkan: יתב בישוהל ןיווצמ לארשיש םשכ דציכ ןינידה לע 

םהלש ריעב ןיניד יתב בישוהל ןיווצמ חנ ינב ךכ ןהלש תורייעב ןיניד  (mengenai dinin atau mahkamah penga-
dilan, seperti Israel wajib mendirikan mahkamah pengadilan di tiap-tiap kota; anak-anak Nuh 
juga wajib mendirikan mahkamah pengadilan di kotanya masing-masing).40 

Seiring dengan berkembangnya dialog teologis antara Yahudi dan Kristen, pemahaman 
tentang pluralisme hukum yang berakar pada teks-teks Torah itu sendiri, memberikan kontri-
busi penting bagi gereja dalam menelusuri kembali akar-akar Yudaismenya. Proses ini men-
dorong terbangunnya kesalingpahaman antara “dua saudara satu Torah” yang selama ham-
pir dua milenium terpisah oleh sejarah. Dalam kunjungannya ke Yerusalem pada 21 Maret 
2000, Paus Yohanes Paulus II berdoa di Tembok Ratapan dan memohon pengampunan atas 
konflik-konflik masa lalu yang berpuncak pada peristiwa Shoah (Holocaust). Pada kesempatan 
yang sama, ia menegaskan kembali posisi teologis Yahudi sebagai umat perjanjian, yang dari-
nya gereja membawa nama Allah kepada bangsa-bangsa.41 Relasi Israel dan bangsa-bangsa 
semakin diperdalam dengan ditandatanganinya deklarasi rabbi-rabbi ortodoks berjudul “To 
Do The Will of Our Father in Heaven: Toward a Partnership between Jew and Christian,” 3 
Desember 2015, menyebut bahwa Yesus telah membawa kebaikan ganda bagi bangsa-bangsa, 
yaitu penguatan Torah Musa dan penanaman nilai-nilai moral melalui Tujuh Hukum Nuh.42  

Kesimpulan 
Secara internal, Torah memuat aturan hukum yang pluralistik, yaitu hukum yanag berlaku 
bagi Israel dan hukum yang berlaku baagi bangsa-bangsa. Yudaisme sebelum Kekristenan, 
seperti tampak pada Sefer HaYovelim, yang mengembangkan Noahide Laws sebagai etika uni-
versal bagi bangsa-bangsa non-Israel, tanpa membedakan agama atau keyakinan. Membaca 
Paulus dalam konteks ini akan menjadi lebih jelas, Paulus tidak pernah membatalkan Torah 
(Rm. 3:31), yang “menjadi batal” dalam Ef. 2:15 adalah “aturan-aturan Chukim dan Edot” 
yang seharusnya hanya berlaku bagi orang Yahudi, melalui regulasi-regulasi yang penera-
pannya dipaksakan kepada non-Yahudi. Karena itu, pluralism hukum ini menjadi dasar dia-
log Yahudi dan Kristen, seperti telah dirintis Rabbi Yacob Emden sejak abad XVIII, dan kemu-
dian disambut oleh para teolog Kristiani.  

Hasil penelitian ini bisa dijadikan kerangka baru untuk membaca teks-teks Kisah Para 
Rasul 15:1-32; Roma 9–11, Efesus 2:11-22 dalam konteks yang tepat. Dengan demikian pen-
tingnya kajian teologis yang lebih mendalam, kajian komparatif antara hukum kanonik Gereja 

 
40 Tosefta ‘Avodah Zarah 9:4, bisa diakses” https://www.sefaria.org/Tosefta_Avodah_Zarah.9.4?lang=bi 
41 https://www.worldjewishcongress.org/en/news/this-week-in-jewish-history--pope-john-paul-ii-makes-

first-ever-pontifical-visit-to-israel 
42 “To Do The will of our Father in Heaven: Toward a Pathnership between Jew and Christian”. Teks 

lengkap deklarasi dapat dibaca dalam https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-
statements/jewish/orthodox-2015dec4 



 
 
 

B. Noorsena, Pluralisme hukum dalam Torah… 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 929 

perdana dengan legislasi rabinik pada era Tana’it mendesak diperlukan. Meskipun istilah 
Noahide Laws lebih dikenal di kalangan Yudaisme, namun sumber-sumber patristik awal me-
ngenal unsur-unsur hukum ini, khususnya St. Irenaeus yang menyebutnya Perjanjian Nuh. 
Unsur-unsur hukum Nuh yang disebut dalam Mishnah, yang ternyata juga diuraikan dalam 
Didache, perlu dikaji lebih lanjut. 

Referensi 
Aland, Kurt, et al., eds. The Greek New Testament. 3rd ed. Stuttgart: United Bible Societies, 

1988. 
Allan, Menzies, ed. The Writing of the Fathers Down to AD 325 Ante-Nicene Fathers. Vol. 9. 

Massachusetts: Hendrickson Publishers, 1994. 
Baggati, Bellarmino, OFM. The Church of the Circumcision: History and Archaeology of the 

Judaeo-Christians. Jerusalem: Franciscan Printing Press, 1984. 
Boyarin, Daniel. A Radical Jew: Paul and the Politics of Identity. Berkeley: University of 

California Press, 2004. 
Cary, Ernest. Dio Cassius Roman History. Book LXI–LXX. Harvard: Harvard University Press, 

1914. http://www.loebclassics.com. 
Dunn, James D. G. "The New Perspective: Whence, What and Whither." In The New 

Perspective on Paul: Collected Essays, 1–88. Tübingen: Mohr Siebeck, 2005. 
Friedman, Lawrence M. The Legal System: A Social Science Perspective. New York: Russell Sage 

Foundation, 1975. 
Griffiths, John. "What is Legal Pluralism?" The Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 18 

(1986): 1–55. 
Holmes, Michael W. The Apostolic Fathers: Greek Texts and English Translations. Grand Rapids: 

Baker House, 2007. 
Hylton, Anthony. "Paul the Scholar: Rabbi Jacob Emden's Insight." The International Journal 4, 

no. 11 (March 2015). 
Jagersma, H. Dari Alexander Agung Sampai Bar Kokhba: Sejarah Israel dari 330 SM–135 M. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1994. 
Maimonides, Moses. Hilkhot Melakhim (Laws of Kings and Wars). In Mishneh Torah. Translated 

by Reuven Brauner. 2012. http://www.sefaria.org. 
Manns, Frederic, OFM. John and Jamnia: How the Break Occurred Between Jews and Christians c. 

80–100 AD. Jerusalem: Franciscan Printing Press, 2002. 
Maller, Allen S. "A Torah with 70 different faces." Jewish Bible Quarterly 41.1 (2013): 28-31. 
McGuire, J. Amanda. "Sacred Times: The Book of Jubilees at Qumran." Papers 2. Michigan: 

Andrews University, 2011. 
Nanos, Mark D. "A Torah-Observant Paul? What Difference Could It Make for Christian-

Jewish Relations Today?" May 9, 2005. 
Neusner, Jacob. The Theology of Oral Torah: Revealing the Justice of God. Montreal: McGill-

Queen's University Press, 2000. 
Roberts, Alexander, and James Donaldson. Ante-Nicene Fathers. Vol. 1. Massachusetts: 

Hendrickson Publishers, 1995. 
Sanders, E. P. Judaism: Practice and Belief, 63 BCE–66 CE. London: SCM Press, 1992. 
———. Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Religion. Minneapolis: Fortress 
Press, 1977. 
Scherman, Nosson. Chumash: Chumashei Torah 'im Targum Onqelos. Hebrew-English. New 

York: Mesorah Publishing Ltd., 1995. 
Segal, Michael. The Book of Jubilees: Rewritten Bible, Redaction, Ideology and Theology. Leiden-

Boston: Brill, 2007. 

http://www.loebclassics.com/
http://www.sefaria.org/


 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 930 

Segert, Stanislav. "An Ugaritic Text Related to the Fertility Cult (KTU 1.23)." 
http://www.core.ac.uk. 

WCC Publications, Confessing the One Faith. Faith and Order, Paper No. 153 (Geneva: World 
Council of Churches, 1996) 

Yoshiko, Annette. "E. P. Sanders and His Impact on the Study of Second Temple Judaism." 
http://ancientjewreview.com. 

Zakka I 'Iwas, Ignatius Mar. Kanīsat Anthākiyyat As-Suryāniyyat: 'Abara Al-'Ushur. Damascus: 
Al-Mathrān Yuḥanna Ibrāhim, 1981. 

Ha-B'rit Ha-Chadasah Al-'Ahd al-Jadid: The New Testament in Hebrew and Arabic. England: The 
Society for Distributing Hebrew Scriptures, 1995. 

Ha-B'rit Ha-Chadasah: The New Testament. London: The Society for Distributing Hebrew 
Scriptures, 1993. 

New Testament: Christian Standard Bible. Nashville, TN: Broadman & Holman, 2017. 
https://www.ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/jewish/orthodox-

2015dec4 
https://www.govinfo.gov/content/pkg/STATUTE-105/pdf/STATUTE-105-Pg44.pdf 
https://www.sefaria.org/Book_of_Jubilees.7.1-2?lang=bi 
https://4marksofthechurch.com/the-didache/ 
https://www.sefaria.org/topics/dina-dmalchuta-dina?sort=Relevance&tab=sources 
https://voices.sefaria.org/sheets/52853.4?lang=bi 
https://www.bible.com/bible/1713/EPH.2.15.CSB 
https://www.sefaria.org/Deuteronomy.8.11?lang=bi&aliyot=0  
https://www.sefaria.org/Tosefta_Avodah_Zarah.9.4?lang=bi 
https://digitalcommons.andrews.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1003&context=papers 
 

http://www.core.ac.uk/
http://ancientjewreview.com/
https://voices.sefaria.org/sheets/52853.4?lang=bi
https://www.bible.com/bible/1713/EPH.2.15.CSB
https://www.sefaria.org/Tosefta_Avodah_Zarah.9.4?lang=bi

